
Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 704 
 

Concours du CAPES/CAFEP EXTERNE D’HISTOIRE et GÉOGRAPHIE 2019 
 
 
 

ÉPREUVE D’ANALYSE DE SITUATION PROFESSIONNELLE 
 HISTOIRE  

 
 

Sujet :  
Enseigner « La « révolution » néolithique »  

en classe de sixième 

 
 

 
I. Éléments de présentation de la situation professionnelle  

 
− Document A : Extraits du programme d’histoire du cycle 3, classe de sixième, B.O. 

spécial n° 11 du 26 novembre 2015, et de la fiche Eduscol. 
 

− Document B : Manuel d’histoire-géographie, classe de sixième, Martin Ivernel, 
Benjamin Villemagne (dir.), Paris, Hatier 2016, p. 46-47. 

  
− Document C : Manuel d’histoire-géographie, classe de sixième, Nathalie Plaza, 

Stéphane Vautier (dir.), Paris, Hachette, 2016, p. 30-31. 
 
 

II. Éléments d’analyse scientifique et civique de la situation professionnelle 
 

− Document D : Jean Leduc, « Déterminisme, téléologie », in Christian Delacroix, 
François Dosse, Patrick Garcia, Nicolas Offenstadt (dir.), Historiographies, II Concepts et 
débats, Paris, Gallimard, 2010, p. 711-713. 
 
− Document E :  Felwine Sarr, Afrotopia, Paris, Philippe Rey, 2016, p. 11-14. 
 
 
  



Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 704 
 

Document A : Extraits du programme d’histoire du cycle 3, classe de sixième, B.O. spécial n°11 
du 26 novembre 2015, et de la fiche Eduscol. 
 

Extraits du programme 
 

Repères annuels de 
programmation 

Démarches et contenus d’enseignement 

Thème 1 
La longue histoire de 

l'humanité 
et des migrations 

 La « révolution » néolithique. 

 

 
L'étude du néolithique interroge l'intervention des 
femmes et des hommes sur leur environnement. La 
sédentarisation des communautés humaines comme 
l'entrée des activités humaines dans l'agriculture et 
l'élevage se produisent à des moments différents selon 
les espaces géographiques observés.  

 
Extraits de la fiche Eduscol 
 
Pourquoi enseigner le thème « la longue histoire de l’humanité et des migrations » en 
classe de sixième ? 
[…] 
La « révolution » néolithique  
Les guillemets du terme s’expliquent par la lenteur constatée de sa généralisation, entre le 
IXe et IIIe millénaires, la « révolution » est en fait une évolution. […] 
Les modalités de diffusion des innovations comme leurs conséquences ont soulevé des 
débats. La diffusion du néolithique correspond-elle à une migration venue du Proche-
Orient ? De nombreux auteurs ont plaidé́ pour une mutation autonome des foyers de 
population. […] 
Les conséquences de cette « révolution » sont multiples : sédentarisation en villages, 
augmentation de la population, naissance de conflits territoriaux. La violence n’était pas 
inconnue au paléolithique mais la guerre pour le contrôle d’un territoire est devenue plus 
fréquente. La propriété́ foncière apparaît. L’organisation sociale et politique s’est renforcée, 
et de nouvelles formes de domination sont apparues. La domination masculine s’est 
alourdie : on sait (par l’analyse des empreintes de main) que les femmes figuraient parmi 
les artistes des grottes du paléolithique, on suppose que les sociétés paléolithiques étaient 
matrilinéaires (la femme définissait la lignée), ce qui ne veut pas dire qu’elles étaient 
matriarcales (les femmes disposant du pouvoir) ; les attributs guerriers dominent dans les 
sépultures du néolithique. 

 
 

  



Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 704 
 

 
Document D : Jean Leduc, « Déterminisme, téléologie » in Christian Delacroix, François Dosse, 
Patrick Garcia, Nicolas Offenstadt (dir.), Historiographies, II Concepts et débats, Paris, 
Gallimard, 2010, p. 711-713. 

 

Construire l’histoire, c’est articuler le passé qui est l’objet à construire, le présent qui est le 
moment de la construction, le futur qui est l’horizon d’attente de l’historien. Ce dernier doit 
déjouer les pièges d’une démarche orientée par sa fin, d’une téléologie (du grec ancien 
teleios : accomplissement) : « la dépendance téléologique commande inévitablement 
l’investigation historique » remarque Raymond Aron (1938). 
Le premier piège résulte de l’écart temporel entre la période étudiée par l’historien et le 
moment de sa recherche. Sauf dans le cas de l’histoire du temps présent, le terme du récit 
qu’il propose se situe à une époque antérieure à la sienne. Comme le dit Arlette Farge 
(1994) : « Il n’est aucune page qu’il puisse écrire sur une époque donnée sans être au 
courant de ce qui s’est, de fait, produit par la suite. » C’est dans cette connaissance de « la 
suite » que réside l’écueil majeur. Si l’historien pose nécessairement au passé les questions 
du présent – son présent -, il doit aussi tenter de comprendre ce passé lui-même. Et si la 
connaissance du passé permet de mieux comprendre le monde actuel, l’histoire ne saurait 
se réduire à une quête des origines, à une recherche des éléments expliquant pourquoi et 
comment « on en est arrivé là », sacrifiant ainsi à ce que François Simiand (« Méthode 
historique et sciences sociales », Revue de synthèse historique, 1903) désignait comme une 
des trois « idoles de la tribu des historiens » : « l’habitude de se perdre dans des études 
d’origine. » 
Même s’il prend soin de s’en tenir aux limites de la période qu’il étudie, l’historien doit se 
garder de donner l’impression de ce que R. Aron appelle l’« illusion rétrospective de la 
fatalité ». Cela peut, au demeurant, être plus qu’une « impression » : il était fréquent, 
naguère, dans les manuels et les cours, d’adopter un plan où le récit des faits était précédé 
d’une partie consacrée à leurs origines et éventuellement suivi d’une autre montrant leurs 
conséquences. Cette démarche explicitement et exclusivement fondée sur les rapports de 
causes à effets caractérisait surtout les études consacrées aux grands conflits armés, aux 
révolutions et aux crises économiques. [...] 
Même quand l’enchaînement causal n’est pas aussi explicitement souligné, la sélection des 
faits relatés peut, elle-même, aboutir implicitement au même résultat. « Nous ne saisissons 
du passé que ce qui, en lui, était nécessaire et suffisant pour ce qui, aujourd’hui est réalité », 
note Raymond Aron (ibid.). Langlois et Seignobos affirmaient, en 1898 (Introduction aux 
études historiques), qu’il faut sacrifier beaucoup de faits » et que le « principe du choix » est 
que l’on « doit conserver les personnages et les événements qui ont agi visiblement sur la 
marche de l’évolution ». Un siècle plus tard, étudiant la révolte des canuts lyonnais de 1831 
et les grèves parisiennes de 1840, Michèle Riot-Sarcey (Le réel et l’utopie, 1998) objecte que 
« le mouvement de l’histoire se dessine radicalement différent de celui connu à travers les 
faits vainqueurs » et qu’il faut prendre aussi en compte les « phénomènes sans suite, restés 
incompréhensibles parce qu’incompatibles avec une continuité historique toujours 
arrangée ». Elle va jusqu’à dire que « la connaissance de ce qui survient par la suite est un 
handicap, un fantôme rusé et résistant » [...]. Paul Ricœur [...] demande aux historiens de 
« défataliser le passé et de rouvrir des options qui avaient pu être celles d’autrefois ». 

 
  



Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 704 
 

Document E : Felwine Sarr, Afrotopia, Paris, Philippe Rey, 2016, p. 11-14. 
 

Puisque le continent africain est le futur et qu’il sera, cette rhétorique dit, en creux, qu’il 
n’est pas, que sa coïncidence au temps présent est lacunaire. Les termes d’intensification 
dont on l’affuble, dans un temps à venir, indiquent le manque actuel. La délocalisation de 
sa présence dans le futur perpétue, en réalité, le jugement handicapant dont il fait l’objet. 
À des millions de gens, on dit quotidiennement, de diverses manières, que la vie qu’ils 
mènent n’est pas appréciable. Certains Africains, en adoptant cette terminologie empreinte 
d’économisme et d’abstraction statistique, semblent avoir adhéré à cette perspective 
inversée de l’humain, qui consacre le primat de la quantité sur la qualité, de l’avoir sur 
l’être ; leur présence au monde n’étant évaluée qu’en points du PIB ou en poids dans le 
commerce international. 
[…] 
Cependant, plus que d’un déficit d’image, c’est de celui d’une pensée et d’une production 
de ses propres métaphores du futur que souffre le continent africain. L’absence d’une 
téléonomie autonome et endogène, résultant d’une réflexion propre sur son présent, son 
destin et sur les futurs qu’il se donne. Les sociétés humaines depuis toujours se 
transforment de manière organique, font face aux défis qui s’imposent à elles, y répondent, 
survivent ou périssent. 
[…] 
À l’aube de l’histoire humaine, les Africains colonisèrent des territoires hostiles, 
remportèrent une première victoire contre la nature en établissant des sociétés durables. 
Ils permirent ainsi à l’humanité de survivre et d’être pérenne. C’est leur premier héritage, 
avant la grande sortie du continent d’Homo sapiens. Aujourd’hui, un énième legs pourrait 
être celui-ci : en ces temps de crise de sens d’une civilisation technicienne, offrir une 
perspective différente de la vie sociale, émanant d’autres univers mythologiques et 
empruntant au rêve commun de vie, d’équilibre, d’harmonie, de sens. 
L’Afrotopos est ce lieu autre de l’Afrique dont il faut hâter la venue, car réalisant ses 
potentialités heureuses. Fonder une utopie, ce n’est point se laisser aller à une douce 
rêverie, mais penser des espaces du réel à faire advenir par la pensée et l’action ; c’est en 
repérer les signes et les germes dans le temps présent, afin de les nourrir. L’Afrotopia est 
une utopie active qui se donne pour tâche de débusquer dans le réel africain les vastes 
espaces du possible et les féconder. 
Le défi consiste alors à articuler une pensée qui porte sur le destin du continent africain, en 
scrutant le politique, l’économique, le social, le symbolique, la créativité artistique, mais 
également en identifiant les lieux d’où s’énoncent de nouvelles pratiques, de nouveaux 
discours, et où s’élabore cette Afrique qui vient. Il s’agira de décrypter les dynamiques en 
cours, de repérer l’émergence d’une nouveauté radicale, de penser le contenu des projets 
de sociétés, d’analyser le rôle de la culture dans ces mutations, de mener une réflexion 
prospective. Il s’agit également de penser un projet de civilisation qui met l’homme au cœur 
de ses préoccupations en proposant un meilleur équilibre entre les différents ordres : 
l’économique, le culturel, le spirituel ; en articulant un rapport différent entre le sujet et 
l’objet, l’archè et le nouveau, l’esprit et la matière. Mener à bien cette entreprise est 
nécessaire afin de dégager des horizons et de contribuer à la transformation positive des 
sociétés africaines. Celle-ci est de la responsabilité première des intellectuels, penseurs et 
artistes africains. 

 


