
Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 502 
 

Concours du CAPES/CAFEP EXTERNE D’HISTOIRE et GÉOGRAPHIE 2019 
 
 
 

ÉPREUVE D’ANALYSE DE SITUATION PROFESSIONNELLE 
 HISTOIRE  

 
 

Sujet :  
 Enseigner « La naissance du monothéisme juif dans un monde polythéiste »  

en classe de sixième 

 
 

 
I. Éléments de présentation de la situation professionnelle  

 
− Document A : Extraits du programme d’histoire du cycle 3, classe de sixième, B.O. 

spécial n° 11 du 26 novembre 2015, et de la fiche Eduscol. 
 

− Document B : Manuel d’histoire-géographie-EMC, classe de sixième, Alexandre Ployé 
(dir.), Paris, Magnard, 2016, p. 96-97. 

  
− Document C :  Manuel d’histoire-géographie-EMC, classe de sixième, Eric Chaudron, 

Stéphane Arias, Fabien Chaumard (dir.), Paris, Belin, 2016, p. 94-95. 
 
 

II. Éléments d’analyse scientifique et civique de la situation professionnelle 
 

− Document D : Dominique Iognat-Prat, « Le religieux et le sacré », in Jean-François 
Sirinelli, Pascal Gauchy, Claude Gauvard (dir.), Les historiens français à l’œuvre, 1995-2010, 
Paris, Presses Universitaires de France, 2010, p. 156-157. 
 
− Document E : René Nouailhat, Enseigner le fait religieux, un défi pour la laïcité, Paris, 
Nathan, 2003, p. 14-15. 
 
  



Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 502 
 

Document A : Extraits du programme d’histoire du cycle 3, classe de sixième, B.O. spécial n°11 
du 26 novembre 2015, et de la fiche Eduscol. 

 

Extraits du programme 
 
Thème 2 : Récits fondateurs, croyances et citoyenneté dans la Méditerranée antique au 
Ier millénaire avant J.-C. 

Repères annuels de 
programmation 

Démarches et contenus d’enseignement 

- Le monde des cités 
grecques  

- Rome du mythe à 
l’histoire  

- La naissance du 
monothéisme juif 
dans un monde 
polythéiste 

Ce thème propose une étude croisée de faits religieux, 
replacés dans leurs contextes culturels et géopolitiques. Le 
professeur s’attache à en montrer les dimensions 
synchroniques et/ou diachroniques. Toujours dans le souci de 
distinguer histoire et fiction, le thème permet à l’élève de 
confronter à plusieurs reprises faits historiques et croyances. 
Les récits mythiques et bibliques sont mis en relation avec les 
découvertes archéologiques. […] 
Quand et dans quels contextes a lieu la naissance du 
monothéisme juif ?  
Athènes, Rome, Jérusalem... : la rencontre avec ces 
civilisations anciennes met l’élève en contact avec des lieux, 
des textes, des histoires, fondateurs d’un patrimoine commun. 

 
Extraits de la fiche Eduscol 
 
Problématique : quelle place la religion occupe-t-elle dans le monde méditerranéen 
antique ?  
On cherchera de manière prioritaire à faire comprendre à l’élève que :  
 les religions font partie de l’histoire ;  
 l’Antiquité a produit de grands mythes soudant des communautés et exprimant une 

vision du monde ;  
 l’histoire permet de différencier ce qui relève du mythe et ce qui relève de l’histoire dans 

les grands textes de la tradition, quand elle peut confronter leurs affirmations à des faits 
historiques attestés par des traces observables et datables. […] 

Naissance du monothéisme juif dans un monde polythéiste  
Le passage de la monolâtrie au monothéisme mentionné plus haut peut être envisagé à 
partir de différents extraits de la Bible. Des épisodes peuvent être choisis et confrontés aux 
sources archéologiques, en particulier la prise de Jérusalem par les Babyloniens en 587 
avant J.-C. et le retour à Jérusalem en 538. L’épisode de l’exil à Babylone offre une prise 
historique par son rôle dans l’élaboration même de la Bible, et permet une transition vers 
le livre de la Genèse. 
Il faut rappeler que le livre de la Genèse est également étudié́ en Français dans la rubrique 
des « récits de création ». Un travail commun avec le professeur de Français est donc 
possible.  

 
 
 



Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 502 
 

 
Document D : Dominique Iognat-Prat, « Le religieux et le sacré », in Jean-François Sirinelli, 
Pascal Gauchy, Claude Gauvard (dir.), Les historiens français à l’œuvre, 1995-2010, Paris, 
Presses Universitaires de France, 2010, p. 156-157. 

 

Au total, c’est donc un incontestable désenclavement du « religieux » qui a marqué 
l’historiographie française au cours de la période 1995–2010 – un phénomène si général 
qu’il vaut même pour ce bastion du solipsisme qu’est traditionnellement le secteur des 
études juives. Les deux figures tutélaires des Annales – Marc Bloch et Lucien Febvre – 
seraient sans doute surprises par la force de la demande de « religieux » auquel doit 
répondre l’historien français des débuts du XXIe siècle. Ils comprendraient l’attention 
portée aux polythéismes antiques dans la perspective anthropologique héritée de Louis 
Gernet, de Jean-Pierre Vernant et de Pierre Vidal-Naquet ou dans celle, plus philosophique, 
de Pierre Hadot. Ils ne seraient pas étonnés de voir les médiévistes si intéressés par les 
logiques religieuses du social, puisque c’était au fond la raison d’être de l’œuvre de Marc 
Bloch. De même, ils seraient certainement satisfaits de voir l’histoire traditionnelle de 
l’Église requalifiée en « histoire du christianisme » (c’est-à-dire, en une histoire plurielle des 
chrétientés, à l’instar du collectif emmené par Jean-Marie Mayeur, Luce et Charles Pietri, 
André Vauchez et Marc Venard). Surtout, ils seraient, je crois, enchantés de voir les 
historiens travailler avec des anthropologues, des ethnologues et des sociologues à des 
monuments communs, tels L’encyclopédie des religions dirigée par Charles Baladier ou Le 
dictionnaire des faits religieux en cours d’achèvement sous la direction de Régine Azria et 
Danièle Hervieu-Léger. Bien sûr, tout n’est pas rose au royaume français du « religieux » et 
du « sacré » – un secteur d’études tout en tensions et en contradictions, parce que réactif 
aux déchirements de l’actualité. Mais qui se plaindrait de constater que ce qui était, au 
mieux, slogan dans les années 1930 puisse être, de nos jours, une réalité largement 
pratiquée : l’étude des mondes anciens au prisme d’un « religieux » considéré dans sa 
« dominance », dans sa force de structuration d’ensemble et, du coup, comme clef d’entrée 
dans la totalité du social ? Pour autant, c’est toute la conception traditionnelle de la 
sécularisation et de la modernité républicaine « laïque » qui se trouve bousculée. 
Revaloriser la part du « religieux » dans la construction du social, c’est revenir sur l’épisode 
inaugural de la modernité des Lumières à la genèse intellectuelle de la grande rupture 
instaurée par la Révolution française ; c’est mettre en cause le passage brutal de la société 
chrétienne holiste d’Ancien Régime à une société autonome sécularisée cimentée par le 
« pacte » républicain […]. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 502 
 

Document E : René Nouailhat, Enseigner le fait religieux, un défi pour la laïcité, Paris, Nathan, 
2003, p. 14-15. 
 

La laïcité scolaire aujourd’hui ne peut plus être silencieuse à l’égard des faits religieux. Se 
voulant neutre, ouverte à tous, et par souci de séparation des genres et des rôles, la laïcité 
a eu tendance à rejeter hors de l’école l’expression des appartenances religieuses ; la mise 
en débat de ces dernières apparaissait comme contraire à la mission d’éducation et 
d’intégration de l’enseignement scolaire ; il s’agissait d’éviter les sujets qui divisent ou qui 
fâchent. Mais le remède se révèle aujourd’hui pire que le mal. 
Les événements qui marque les évolutions du monde et qui mettent les religions au premier 
plan de l’actualité la plus tragique soulignent un grand besoin d’informations et d’analyse 
en matière religieuse : émission radiotélévisée et publication se multiplient pour pallier un 
déficit flagrant de connaissances en ce domaine. Faire l’impasse sur les faits religieux et, 
plus globalement, sur les dimensions symboliques et les représentations mythologiques 
conduit à appauvrir les savoirs, handicape l’accès au patrimoine et entretient l’ignorance, 
sous les masques de la naïveté (toutes les formes de crédulité) ou de la dérision 
systématique (attitudes de rejet primaires). 
Il y a plus grave car, sans formation intellectuelle en ce domaine, les jeunes se découvrent 
démunis et vulnérables dans ce qui touche les ressorts de leur vie personnelle et collective. 
Si la connaissance des faits religieux est exclue à l’école, leur interprétation est livrée à la 
seule gestion des communautés religieuses ou récupérée par certains pouvoirs en quête de 
prise d’influence sur les consciences. S’il [le fait religieux] ne bénéficie pas des efforts de 
rationalité, ni des méthodes réflexives qu’apportent les disciplines scolaires, l’école 
n’exercera pas en ce domaine sa mission de formation intellectuelle et d’éducation au 
discernement. Les faits religieux risquent d’alimenter la crédulité, le fondamentalisme ou 
l’intégrisme, les archaïsmes de pensée et de comportement, et, pour peu que les conditions 
s’y prêtent, toutes sortes de crispations identitaires, sectaires et agressives – autant de 
symptômes pathologiques qui se multiplient dans une société en crise, ou les déséquilibres 
et les exclusions font croître les tensions, les désirs de revanche ou les réactions de 
désespoir. La crédulité peut alors devenir le terreau des fanatismes. « La relégation du fait 
religieux hors des enceintes de la transmission rationnelle et publiquement contrôlée des 
connaissances favorisent la pathologie du terrain au lieu de l’assainir. » 
Dans la situation actuelle, la scolarisation du fait religieux est une priorité. Pour les croyants, 
cette exigence de formation intellectuelle est une condition d’inculturation de leur foi. Pour 
tous, c’est une ouverture aux questions du sens et une manière de les contextualiser, d’en 
élargir les points de vue. C’est pourquoi la laïcité ne doit plus être une laïcité d’abstention 
ou d’exclusion, mais d’intégration du fait religieux ; non plus une laïcité de réserve (comme 
la laïcité de l’État), ni de simple tolérance (comme pour la société civile), mais une laïcité 
civique, qui prenne en compte le fait religieux dans toutes ses dimensions (idées, symboles, 
modes de vie, modes d’imaginer et de penser), la réalité des personnes et des groupes dans 
leur diversité, dans leur pluralité spirituelle. 
Les jeunes ont des appartenances culturelles multiples. Ils ont des questions, des 
convictions, des refus. Ils doivent pouvoir les exprimer. Il importe que leurs positions soient 
exposées, confrontées, débattues, sous peine de se figer et d’entraver la pensée.  

 


