
Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 423 
 

Concours du CAPES/CAFEP EXTERNE D’HISTOIRE et GÉOGRAPHIE 2019 
 
 
 

ÉPREUVE D’ANALYSE DE SITUATION PROFESSIONNELLE 
HISTOIRE 

 
 

Sujet : 
Enseigner « Le monde des cités grecques » 

en classe de sixième 

 
 
 
I. Éléments de présentation de la situation professionnelle  
 

− Document A : Extraits du programme du cycle 3, classe de sixième, B.O. spécial n°11 
du 26 novembre 2015, et de la fiche Eduscol. 

 
− Document B : Manuel d’histoire-géographie, classe de sixième, Stéphane Henry (dir.), 

Paris, Bordas, 2016, p. 58-59. 
  
− Document C : Manuel d’histoire-géographie, classe de sixième, Anne-Marie Hazard-

Tourillon et Armelle Fellahi (dir.), Paris, Nathan, 2016, p. 70-71. 
 
 

II. Éléments d’analyse scientifique et civique de la situation professionnelle 
 

− Document D : Jean-Pierre Vernant, L’univers, les dieux, les hommes. Récits grecs des 
origines, Paris, Points Seuil, 1999, p. 8-12. 
 
− Document E : Dominique Schnapper, «  la cohésion sociale : de quoi parle-t-on ? », 
Les politiques de cohésion sociale. Acteurs et instruments, Travaux coordonnés par 
Christophe Fourel et Guillaume Malochet, Direction Générale de la Cohésion Sociale, Centre 
d’analyse stratégique, février 2013, p. 20-21. 
 
 

 
  



Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 423 
 

Document A : Extraits du programme du cycle 3, classe de sixième, B.O. spécial n°11 du 26 
novembre 2015, et de la fiche Eduscol. 
 

Extraits du programme 

Thème 2 
Récits fondateurs, croyances et 

citoyenneté dans la Méditerranée 
antique au Ier millénaire avant J.-C. 

 
 Le monde des cités grecques. 
 Rome du mythe à l’histoire. 
 La naissance du monothéisme 

juif dans le monde polythéiste. 

Ce thème propose une étude croisée de faits religieux, 
replacés dans leurs contextes culturels et géopolitiques. 
Le professeur s’attache à en montrer les dimensions 
synchroniques et/ou diachroniques. Toujours dans le 
souci de distinguer histoire et fiction, le thème permet 
à l’élève de confronter à plusieurs reprises faits 
historiques et croyances. Les récits mythiques et 
bibliques sont mis en relation avec les découvertes 
archéologiques. 
Que sait-on de l’univers culturel commun des Grecs 
vivant dans des cités rivales ?  

 
Extraits de la fiche Eduscol 
L’intitulé du thème articule l’étude autour d’un espace, la Méditerranée au Ier millénaire avant J.-
C., et de trois civilisations anciennes : la Grèce antique des cités, Rome et la civilisation des 
Hébreux. Cette étude est centrée sur les faits religieux, déclinés sous les trois aspects du récit 
fondateur, des croyances et de la citoyenneté, ce dernier aspect renvoyant à la religion civique. Il 
s’agit donc pour les élèves de saisir la place structurante de la religion dans les sociétés antiques, 
et son lien avec l’identité des différents groupes humains. D’autre part, la notion de « patrimoine 
commun » présente dans les « démarches et contenu d’enseignement » renvoie aux racines de la 
civilisation européenne. […]  Il s’agit enfin de clarifier la question du rapport entre l’histoire et 
les croyances mais aussi entre l’histoire et le mythe. […]   
C’est au XIXe siècle  que la notion de « mythe fondateur » s’est affinée. Un mythe est un récit 
dont le rapport à la réalité factuelle peut-être absent ou aléatoire, mais qui vise à produire du 
sens en mobilisant des symboles qui sont souvent présentés comme des personnages  ou des 
événements réels. Il peut être abordé à différents niveaux. Le premier est celui de sa 
confrontation avec ce que nous connaissons de la réalité historique, lorsque les sources le 
permettent. D’une certaine manière, comme Paul Veyne l’a montré, le doute par rapport aux 
récits fondateurs et à leurs aspects merveilleux était déjà présent dans l’Antiquité (ainsi Pausanias 
ne cache par ses doutes à leur sujet). 
Le second niveau d’analyse du mythe est celui de sa signification symbolique. Elle peut 
concerner les historiens, qui peuvent analyser ainsi la culture des temps anciens. Un mythe est 
une fiction si on examine son rapport avec l’histoire, il peut cependant conserver du sens pour de 

nombreux contemporains : il est alors interprété.  … 
Le troisième niveau d’analyse du mythe concerne sa finalité : il peut avoir une fonction politique, 

et servir à asseoir la légitimité du pouvoir  …. Quand sa diffusion est large, il soude une 

communauté. … 
L’élève doit faire preuve de discernement pour distinguer histoire et fiction.  
L’écueil à éviter est de traiter l’Iliade et l’Odyssée en détail sans choisir des passages ou des 
personnages qui doivent rendre compte de la portée de cette œuvre dans l’univers mental des 
Grecs.           

 



Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 423 
 

Document D : Jean-Pierre Vernant, L’univers, les dieux, les hommes. Récits grecs des 
origines, Paris, Points Seuil, 1999, p. 8-12. 
 

Dans les années 1970, le mythe avait le vent en poupe. Après Dumézil et Lévi-Strauss, la 
fièvre des études mythologiques avait gagné un quarteron d’hellénistes qui s’étaient 
lancés avec moi dans l’exploration du monde légendaire de la Grèce ancienne. Au fur et à 
mesure que nous avancions et que nos analyses progressaient, l’existence d’une pensée 
mythique en général devenait plus problématique et nous étions conduits à nous 
interroger : qu’est-ce qu’un mythe ? Ou plus précisément, compte tenu de notre domaine 
de recherche : qu’est-ce qu’un mythe grec ? Un récit, bien sûr. Encore faut-il savoir 
comment ces récits se sont constitués, établis, transmis, conservés. Or, dans le cas grec, ils 
ne nous sont parvenus qu’en fin de course sous forme de textes écrits dont les plus 
anciens appartiennent à des œuvres littéraires relevant de tous les genres, épopée, 
poésie, tragédie, histoire, voire philosophie, et où, exception faite de l’Iliade, de l’Odyssée 
et de la Théogonie d’Hésiode, ils figurent le plus souvent dispersés , de façon 
fragmentaire, parfois allusive. […] 
 
Mythe, mythologie, ce sont bien, en effet, des mots grecs liés à l’histoire et à certains 
traits de cette civilisation. […] Les légendes hellènes, pour être elles-mêmes comprises, 
exigent la comparaison avec les récits traditionnels d’autres peuples, appartenant à des 
cultures et à des époques très diverses, qu’il s’agisse de la Chine, de l’Inde, du Proche-
Orient anciens, de l’Amérique précolombienne ou de l’Afrique. Si la comparaison s’est 
imposée, c’est que ces traditions narratives, si différentes qu’elles soient, présentent 
entre elles et par rapport au cas grec, assez de points communs pour les apparenter les 
unes aux autres. Claude Lévi-Strauss pourra affirmer, comme un constat d’évidence, qu’un 
mythe d’où qu’il vienne, se reconnaît d’emblée pour ce qu’il est sans qu’on risque de le 
confondre avec d’autres formes de récit. […] Le mythe se présente sous la figure d’un récit 
venu du fond des âges et qui serait déjà là avant qu’un quelconque conteur en entame la 
narration. En ce sens, le récit mythique ne relève pas de l’invention individuelle ni de la 
fantaisie créatrice, mais de la transmission et de la mémoire. Ce lien intime, fonctionnel 
avec la mémorisation rapproche le mythe de la poésie qui, à l’origine, dans ses 
manifestations les plus anciennes, peut se confondre avec le processus d ‘élaboration 
mythique. Le cas de l’épopée homérique est à cet égard exemplaire. Pour tisser ses récits 
sur les aventures de héros légendaires, l’épopée opère d’abord sur le mode de la poésie 
orale, composée et chantée devant les auditeurs par des générations successives d’aèdes 
inspirés par la déesse Mémoire (Mnémosunè), et c’est seulement plus tard qu’elle fait 
l’objet d’une rédaction, chargée d’établir et de fixer le texte officiel. […] 
 
Mémoire, oralité, tradition : telles sont bien les conditions d’existence et de survie du 
mythe. […] Le mythe n’est pas fixé dans une forme définitive. Il comporte toujours des 
variantes, des versions multiples que le conteur trouve à sa disposition, qu’il choisit en 
fonction des circonstances, de son public ou de ses préférences et où il peut retrancher, 
ajouter, modifier si cela lui paraît bon. […] Ce qui intéresse l’historien et l’anthropologue, 
c’est l’arrière-plan intellectuel dont témoigne le fil de la narration, le cadre sur lequel il est 
tissé, ce qui ne peut être décelé qu’à travers la comparaison des récits, par le jeu de leurs 
écarts et de leurs ressemblances.   

 



Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 423 
 

Document E : Dominique Schnapper, «  la cohésion sociale : de quoi parle-t-on ? », Les 
politiques de cohésion sociale. Acteurs et instruments, Travaux coordonnés par Christophe 
Fourel et Guillaume Malochet, Direction Générale de la Cohésion Sociale, Centre d’analyse 
stratégique, février 2013, p. 20-21. 
 

Ce que l’on appelle couramment la crise du lien social, et donc le problème de la cohésion 
sociale, autorise le développement de libertés nouvelles, mais s’inventer soi-même 
continuellement, choisir ses ancêtres, son identité, ses références, ses amis, ses amours 
ou sa morale n’est pas une capacité universellement répartie. Elle concerne 
essentiellement les classes moyennes ou ce que l’on appelait autrefois les classes 
supérieures. Les plus pauvres, les plus marginaux ou les plus humiliés, qu’il s’agisse des 
ouvriers, des assistés, d’une partie des descendants des migrants, ne disposent pas de la 
même liberté. L’individualisme a pour effet pervers de favoriser objectivement 
l’intégration normative de ceux qui ont déjà hérité d’une socialisation familiale forte. Les 
institutions, de l’école à l’État en passant par la justice, élèvent et protègent les faibles. 
Les institutions contestées laissent à la socialisation par la famille et à l’héritage familial, 
économique et culturel, un rôle primordial qui tend à accentuer les inégalités sociales liées 
au milieu de naissance. 
La cohésion sociale ou le lien social de type individualiste sont positifs pour ceux qui ont 
déjà intériorisé, par leur héritage et leur éducation, les normes d’une société. On sait 
depuis Aristote que les lois fortes protègent les plus faibles, que l’affaiblissement du règne 
de la loi favorise les plus puissants et que les sociétés où le contrôle social est défaillant 
fragilisent les plus vulnérables. Par conséquent, les populations modestes parmi lesquelles 
les descendants de migrants, sont les premières victimes de ces modalités de l’intégration 
dans la démocratie providentielle. Ce sont des populations dépourvues de capital hérité, 
économique, culturel, de relation, elles sont particulièrement heurtées par le laxisme des 
mœurs contraires à la conception traditionnelle des rapports entre les sexes et les 
générations. La relativité des valeurs qui imprègnent l’esprit du temps agit dans le même 
sens, l’indistinction à laquelle tend le monde démocratique constitue souvent un choc 
pour les héritiers des cultures traditionnelles. 
Dans cette société que j’ai appelée de la « démocratie extrême », l’intervention de la 
puissance publique en faveur de la cohésion sociale se donne d’autres buts. Il ne s’agit 
plus, comme au cours des Trente Glorieuses, d’intervenir auprès des laissés pour compte 
de la société providentielle et de compenser leur misère, il s’agit d’intervenir auprès de 
populations nombreuses dont on craint la marginalisation sociale. La politique se veut 
donc préventive et globale. Et comme elle est beaucoup plus ambitieuse, elle risque 
évidemment d’être moins efficace, non pas parce que les responsables seraient moins 
capables, mais parce que les politiques sociales ne peuvent pas être les seules à assumer 
les conséquences des décisions qui sont celles des grands choix collectifs. […] Ainsi, 
l’intégration ou cohésion sociale ne peut être, pour ceux qui ont en charge cette politique, 
qu’un but dont nous savons qu’il ne sera jamais pleinement atteint. C’est aussi un objectif 
auquel les politiques spécialisées  ou les politiques compensatoires ne peuvent répondre 
que de façon limitée, même si leur ambition d’intervenir sur le tissu social lui-même est 
justifiée par les valeurs collectives et souhaitables. Il va de soi que ces politiques sont 
nécessaires, qu’elles ont leur efficacité ; il suffit de comparer un certain nombre de pays 
pour voir l’effet indiscutable des politiques sociales mais, en même temps, il ne faut pas se 
dissimuler les limites inévitables de leur pouvoir pour changer la société.  



Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 423 
 

 


