
Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 303 
 

 
 

Concours du CAPES/CAFEP EXTERNE D’HISTOIRE et GÉOGRAPHIE 2019 
 
 
 

ÉPREUVE D’ANALYSE DE SITUATION PROFESSIONNELLE 
 HISTOIRE  

 
 
 

Sujet :  
 Enseigner « Conquêtes, paix romaine et romanisation » 

en classe de sixième 

 
 

 
I. Éléments de présentation de la situation professionnelle  

 
− Document A : Extraits du programme d’histoire du cycle 3, B.O. spécial n°11 du 26 

novembre 2015, et de la fiche Eduscol. 
 

− Document B : Manuel d’histoire-géographie-EMC classe de 6e, Martin Ivernel, 
Benjamin Villemagne, Jean Hubac (dir.), Paris, Hatier, 2016, p. 144-145. 

  
− Document C : Manuel d’histoire-géographie-EMC classe de 6e, Nathalie Plaza, 

Stéphane Vautier (dir.), Paris, Hachette, 2016, p. 118-119. 
 
 

II. Éléments d’analyse scientifique et civique de la situation professionnelle 
 

− Document D : Romain Bertrand, « Les sciences sociales et le « moment colonial » : de 
la problématique de la domination coloniale à celle de l’hégémonie impériale », Questions de 
Recherche / Research in Question, n°18 – Juin 2006. [En ligne] 
 
− Document E :  Marine Calmet, « Droits des Peuples Autochtones : Construire une 
République une, indivisible et diverse », lettre ouverte de l’ONG Nature Rights au Conseil 
d’Etat à l’occasion du 29e anniversaire de la Journée internationale des Peuples Autochtones, 
20 août 2018. [En ligne] 
 
 
  

http://www.naturerights.com/blog/?p=2734


Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 303 
 

Document A : Extraits du programme d’histoire du cycle 3, B.O. spécial n°11 du 26 novembre 
2015, et de la fiche Eduscol. 
 

Extraits du programme 
 

Repères annuels de 
programmation 

Démarches et contenus d’enseignement 

Thème 3 
L'empire romain dans le 

monde antique 
 

 Conquêtes, paix romaine et 
romanisation. 

Lors de la première année du cycle 3 a été abordée la 
conquête de la Gaule par César. L'enchainement des 
conquêtes aboutit à la constitution d'un vaste empire 
marqué par la diversité des sociétés et des cultures qui 
le composent. Son unité est assurée par le pouvoir 
impérial, la romanisation et le mythe prestigieux de 
l'Urbs. 

 
Extraits de la fiche Eduscol  
 
Le thème explore un autre fondement commun aux civilisations de l’Antiquité, le modèle 
impérial, au-delà même de l’ensemble méditerranéen. La notion d’empire est au cœur de 
ce thème.  […] 
 
Problématique : l’empire romain fut-il un empire uni et universel ?  
 
[…] La notion de romanisation est centrale dans ce thème ; ce concept et les réalités qu’il 
recouvre sont l’objet de nombreuses recherches et de débats. La romanisation n’est pas 
seulement la diffusion d’un type de plan de ville universel, mais tout autant celle d’un 
modèle civique. La question de l’association des élites des provinces au système impérial 
est fondamentale et l’empire romain est le cadre de l’extension d’une citoyenneté 
garantissant un statut juridique (ce qui renvoie à la place éminente du droit romain dans 
l’héritage de l’empire) et permettant une participation aux affaires locales. Cette 
citoyenneté peut s’acquérir et s’étend progressivement dans l’empire, jusqu’à l’édit de 
Caracalla de 212 qui la confère à tous les hommes libres. Le maintien de l’unité de l’empire 
est aussi garanti symboliquement par le prestige de Rome et surtout par le culte impérial. 
[…] 
 
La démarche inductive est particulièrement indiquée pour traiter de la romanisation. On 
pourra partir d’un site ou d’une cité (par exemple le site de Jublains, en Mayenne ou la cité 
d’Arles, dans les Bouches du Rhône), et des vestiges archéologiques pour observer les lieux 
et monuments caractéristiques de la culture romaine (forum, thermes, théâtres), les 
institutions ou pratiques (mode de vie, culte de Rome et de l’empereur...) qui inscrivent la 
cité et ses habitants dans l’empire romain. Si le cas étudié peut être différent de celui vu en 
CM1 dans le cadre de la Gaule pour élargir les horizons des élèves, il peut aussi faire l’objet 
d’un travail interdegrés. 

 
 
 
 



Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 303 
 

Document D : Romain Bertrand, « Les sciences sociales et le « moment colonial » : de la 
problématique de la domination coloniale à celle de l’hégémonie impériale », Questions de 
Recherche / Research in Question, n°18 – Juin 2006. [En ligne] 
 

Souhaitant se détourner des apories d’un « grand récit » d’affrontements binaires entre 
Colonisés et Colonisateurs, réduits à des essences sociologiques indiscutées, et tenir ainsi à 
distance tant les hagiographies colonialistes que les martyrologes nationalistes, les auteurs de 
l’école dite des « études subalternes » ont été les premiers, au milieu des années 1980, à 
insister sur la nécessité de redonner voix aux « sans-voix » de l’histoire coloniale. Ils se sont 
attachés, pour cela, à déconstruire « l’archive coloniale » – autrement dit à pointer les 
contraintes discursives et idéologiques qui en ont façonné la constitution et formaté les 
usages dans les premiers travaux d’histoire coloniale. […] 
 
Il faut […] poser dans toute sa complexité la question de conduites indigènes d’adhésion 
volontaire aux vérités impériales et d’insertion volontaire des groupes sociaux locaux 
(indigènes ou « métis ») dans les systèmes de domination impériale. Cela exige de reconnaître 
que les systèmes impériaux, européens comme non européens, ne fonctionnaient pas 
exclusivement via l’exercice brusque ou routinisé de la violence physique, ni même 
uniquement par le recours à la menace policière et judiciaire de son exercice, mais aussi par 
le moyen de la fabrication et de l’inculcation de convictions partagées et d’un sens commun 
politique. […] Ainsi, dans l’empire gréco-romain tardif, le langage de la paideia – la « bonne 
éducation » philosophique grecque – était la pierre d’angle de la constitution d’un ethos 
impérial. Les notables provinciaux de la Rome impériale étaient en effet, selon Peter Brown, 
des « hommes de la paideia » persuadés que « le non-respect des bienséances 
silencieusement et impérativement imposées aux [représentants du pouvoir impérial] par le 
cérémonial qui sous-tendait leur autorité pouvait, à tout moment, invalider leur action ». […] 
« La conduite cérémonieuse, écrit Brown, n’était pas seulement imposée d’en haut par la cour 
impériale ; son bon fonctionnement dépendait aussi du recours à ces idéaux d’harmonie et de 
contrôle de soi liés à la paideia ». De même, dans le Java des 17ème-18ème siècles, le langage 
dominant de l’autorité impériale légitime était celui de la tapa : la « pratique ascétique » qui 
permettait, en accumulant du « pouvoir sur soi », d’en exercer sur autrui. […]  
 
En situation impériale et a fortiori en « situation coloniale », tout n’était certes pas négociable 
en permanence, et le « dialogue » entre les « acteurs » s’effectuait toujours dans le cadre de 
conditions radicalement asymétriques de pouvoir, et donc de prise de parole. Il n’empêche 
que le fonctionnement politique ordinaire du système impérial, dès lors que celui-ci s’inscrit 
dans la durée, implique aussi l’existence de moralités partagées du pouvoir, qui permettent la 
circulation intelligible de l’ordre comme de la complainte d’un bout à l’autre de la chaîne de 
sujétion. Tout est ici affaire de transactions hégémoniques, autrement dit d’usages tactiques 
et stratégiques différenciés d’un nombre que l’on peut supposer historiquement limité de 
façons de « voir », de « dire » et de « vivre » les relations de pouvoir. Comprendre les systèmes 
coloniaux européens comme une variété historique de systèmes impériaux, c’est de la sorte 
se donner les moyens, outre de relativiser la portée de leurs contributions « modernisatrices » 
à l’aune des « longues durées » indigènes du politique, de leur appliquer un type distinct de 
questionnements. 
 

 



Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 303 
 

Document E : Marine Calmet, « Droits des Peuples Autochtones : Construire une République 
une, indivisible et diverse », lettre ouverte de l’ONG Nature Rights au Conseil d’Etat à 
l’occasion du 29e anniversaire de la Journée internationale des Peuples Autochtones, 20 août 
2018. [En ligne] 
 

Mesdames, Messieurs les Conseillers d’Etat, 
 
Votre institution a été saisie par la ministre des Outre-mer de la question de la compatibilité 
entre la reconnaissance de droits collectifs aux Peuples Autochtones et la Constitution 
française […]. Car la France refuse toujours catégoriquement toute reconnaissance de 
peuples, groupes, de communautés ou de minorités auxquels seraient attachés des droits 
collectifs spécifiques, en raison du principe d’indivisibilité de la nation, inscrit à l’article 1er 
de la Constitution, estimant que cela pourrait porter atteinte à la communauté des citoyens 
formant de manière indivisible le peuple français. 
De cette interprétation ancienne et datée – on pense notamment à la Troisième République 
qui faisait de ses instituteurs ses “hussards noirs” – découle une politique assimilationniste, 
dont l’objectif final est l’intégration de chacun, quelle que soit son origine, au sein d’une 
collectivité de personnes par principe égales en droit et identiques en devoirs. Mais les 
résultats de cette politique sont destructeurs : les jeunes Amérindiens, pris en étaux entre 
les valeurs que la République souhaite leur inculquer et ce modèle de société qui empiète 
sur leur vie et leur culture, se donnent la mort 20 à 30 fois plus que les jeunes en France 
hexagonale. Le taux de chômage et l’échec scolaire massif ôtent à cette jeunesse toute 
possibilité de se projeter dans l’avenir. 
Pourtant, au lieu d’ignorer les revendications de peuples qui ne demandent qu’à vivre 
pleinement leur identité, la République serait avisée de leur garantir les moyens d’être fiers 
de leurs spécificités. La reconnaissance d’identités multiples est la condition du respect 
des droits de ces peuples et de leurs cultures et l’unique voie vers l’égalité réelle, et pas 
seulement formelle des citoyens de la République. […] 
C’est certainement pour cette raison que dans un avis de février 2017, la Commission 
Nationale Consultative des Droits de l’Homme (CNCDH) invite d’ailleurs à une lecture 
nouvelle de l’article 1er de la Constitution et recommande à l’État français de reconnaître 
des droits collectifs relatifs aux Peuples Autochtones, “vecteur essentiel d’une protection 
effective de leurs droits fondamentaux”. Elle fait référence au Préambule de la Déclaration 
des Nations unies sur les droits des Peuples Autochtones, dont la France est signataire et 
qui affirme que : « les Peuples Autochtones ont des droits collectifs qui sont indispensables 
à leur existence, à leur bien-être et à leur développement intégral en tant que peuples ». […] 
Il n’est pas anodin de rappeler que notre Constitution énonce à deux reprises, dans son 
Préambule et à l’article 72-3, “l’idéal commun de liberté, d’égalité et de fraternité” que la 
République partage avec les peuples d’Outre-mer. Au nom de cet idéal commun de 
fraternité, nous devons remettre en question cette lecture sclérosée du principe 
d’indivisibilité de la Nation française qui signifierait uniformisation et assimilation, et nous 
doter des outils nécessaires pour reconnaître l’existence de Peuples Autochtones dans 
les  territoires ultra-marins, afin d’en tirer toutes les conséquences aussi bien politiques que 
juridiques. 

 

http://www.naturerights.com/blog/?p=2734
http://www.naturerights.com/blog/?p=2734

