
 Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 111  

Concours du CAPES/CAFEP EXTERNE D’HISTOIRE et GÉOGRAPHIE 2019 
 
 
 

ÉPREUVE D’ANALYSE DE SITUATION PROFESSIONNELLE 
 HISTOIRE  

 

Sujet : 
Enseigner « Les relations de l’empire romain avec les autres mondes anciens :  

l’ancienne route de la soie et la Chine des Han »  
en classe de sixième 

 

 

I – Eléments de présentation de la situation professionnelle. 
 
− Document A : Extraits du programme d’histoire du cycle 3, classe de sixième, B.O. 
spécial n°11 du 26 novembre 2015, et de la fiche Eduscol. 
 
− Document B : Manuel d’histoire-géographie-EMC, classe de sixième, Martin Ivernel et 
Benjamin Villemagne (dir.), Paris, Hatier, 2016, p. 174-175. 
 
− Document C : Manuel d’histoire-géographie-EMC, classe de sixième, Anne-Marie 
Hazard-Tourillon et Sébastien Cote (dir.), Nathan, Paris, 2016, p. 160-161. 
 
 
II – Eléments d’analyse scientifique et civique de la situation professionnelle  
 
− Document D : Caroline Douki, Philippe Minard, « Histoire globale, histoires 
connectées : un changement d’échelle historiographique ? », Revue d’histoire moderne & 
contemporaine, n° 54-4bis, 2007/5, p. 20-21.  
 
− Document E : Daniel Guillon-Legeay, « Claude Lévi-Strauss : l’ethnocentrisme, entre 
humanité et barbarie, ou le paradoxe du relativisme culturel », iphilo.fr, Classiques iPhilo, 4 
novembre 2016.  
 
  

http://iphilo.fr/author/daniel-guillon-legeay/
http://iphilo.fr/category/classiques-iphilo/


 Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 111  

Document A : Extraits du programme d’histoire du cycle 3, classe de sixième, B.O. spécial n°11 
du 26 novembre 2015, et de la fiche Eduscol. 
 

 
  

Extraits du programme : 
 

Repères annuels de programmation Démarches et contenus d’enseignement 

 Thème 3 
L’empire romain dans le monde antique 
 
Les relations de l’empire romain avec les 
autres mondes anciens : l’ancienne route de 
la soie et la Chine des Han 

 
La route de la soie témoigne des contacts 
entre l’empire romain et d’autres mondes 
anciens. Un commerce régulier entre Rome 
et la Chine existe depuis le 2e siècle avant JC. 
C’est l’occasion de découvrir la civilisation de 
la Chine des Han. 

 
Extraits de la fiche Eduscol : 
 
Le thème invite ensuite à un voyage le long de la route de la soie et à une incursion plus 
particulière dans un autre monde ancien organisé autour d’un État impérial centralisé, celui 
de la Chine des Han : on touche ainsi aux limites d’un empire romain qui se veut universel 
depuis Auguste. 
 
[…] Dans une perspective où la Méditerranée était vue comme le centre du monde civilisé, 
l’empire romain se voulait universel. Cette perspective est largement illusoire : la Chine connaît 
alors, avec la dynastie des Han (de 202 av. J.-C. à 220, avec une interruption de 5 av. J-C à 23) 
une période particulièrement brillante de son histoire. Un État centralisé, héritage de la 
dynastie Qin, se dote d’une caste mandarinale. La culture y est en plein essor, mieux diffusée 
grâce au papier. Le règne de l’empereur Wudi (Wu-Ti) (-140 / -87) est celui du renforcement 
du pouvoir impérial et de l’expansion territoriale, assurant aux Chinois le contrôle de la route 
de la soie. Les échanges concernaient la soie chinoise, mais aussi les verreries, tissus et tapis 
de l’empire romain. C’est l’essor du grand commerce qui permet le contact entre les deux 
empires, projetant l’empire romain bien au-delà du monde méditerranéen, vers le Nord, 
l’Afrique noire, l’Arabie – et aussi vers la Chine. Même si les contacts directs avec la Chine, 
surtout connus par des sources chinoises, sont peu nombreux, ces contacts entre les deux 
empires permettent une approche d’« histoire connectée ». 



 Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 111  

Document B : Manuel d’histoire-géographie-EMC, classe de sixième, Martin Ivernel et  
Document D : Caroline Douki, Philippe Minard, « Histoire globale, histoires connectées : un 

changement d’échelle historiographique ? », Revue d’histoire moderne & contemporaine, 

n°54-4bis, 2007/5, p. 20-21. 

Le but de l’histoire connectée est autre : elle cherche à briser les compartimentages, ceux des 
histoires nationales comme ceux des « aires culturelles », pour faire émerger les modes 
d’interaction « entre le local et régional (ce qu’on pourrait appeler le micro) et le supra-
régional, qui est quelquefois global (ce qu’on pourrait appeler le macro) ». Selon 
Subrahmanyam, l’alternative au « Grand récit de la modernisation » n’est pas dans 
l’émiettement parcellaire, comme le croient les post-modernistes, mais dans l’étude des 
interactions multiples, par-delà les découpages étatiques (nationaux ou impériaux), et à des 
échelles diverses. Il ne s’agit donc pas de simplement descendre à une autre échelle, mais de 
faire un pas de côté, pour regarder autrement, « by moving laterally », et repérer les 
connexions plus ou moins masquées ou inaperçues.  
 
L’histoire connectée retrouve ainsi la fécondité des effets de décentrement qui font la force 
de la méthode comparative ou de l’histoire croisée, soucieuses de toujours situer des acteurs, 
objets et pratiques effectivement comparables.  
 
La « globalité » ou l’interconnexion dont il est question ici recouvre à la fois les dimensions 
spatiales et temporelles, cherchant à situer les modes d’articulation des espaces mis en 
contact, mais aussi la rencontre de temporalités diverses suivant chacune leur rythme. Tout 
ceci n’est évidemment possible qu’en se plaçant à hauteur d’homme, au niveau des acteurs 
et de leurs logiques d’action, comme le pratiquent certains sociologues ou politistes attachés 
à décortiquer les configurations institutionnelles pour faire apparaître les mises en réseau qui 
les sous-tendent, dans une perspective constructionniste.  
 
De tout cela découlent deux conséquences. On comprend tout d’abord que dans ces 
conditions, le concept d’acculturation ou de métissage joue un rôle central : dans sa 
contribution, Sanjay Subrahmanyam récuse les barrières érigées par les rhétoriques de 
l’altérité, qui montent en épingle les différences pour mieux conclure à l’incommensurabilité 
ou incompatibilité des cultures, supposées imperméables à l’hybridation. On comprend aussi, 
en second lieu, que l’histoire connectée s’appuie naturellement sur les jeux d’échelles, les 
effets de discordances qui ont une fonction de révélateur. De sorte que microstoria et histoire 
connectée ne sont nullement incompatibles ; au contraire, elles convergent dans la volonté 
de décloisonner en articulant le social, l’économique, le culturel et le politique, elles se 
rejoignent dans le souci de restituer à la fois l’épaisseur du jeu social et la globalité des 
échanges qui l’animent. En somme, cette histoire globale, à la recherche des connexions, 
interactions ou bifurcations, à différentes échelles, est bien une histoire « totale » mais 
« située » : elle se distingue de l’histoire totale ou de la « synthèse » de nos aînés en ce qu’elle 
bâtit son questionnaire depuis un point d’observation situé, qui n’est évidemment pas le point 
de vue de l’universel ; elle ne prétend donc pas reformuler un grand récit explicatif 
d’ensemble. 

 
 



 Concours du CAPES/CAFEP 2019 – H 111  

Document E : Daniel Guillon-Legeay, « Claude Lévi-Strauss : l’ethnocentrisme, entre humanité 
et barbarie, ou le paradoxe du relativisme culturel », iphilo.fr, Classiques iPhilo, 4 novembre 
2016.  
 

La première réaction de la conscience humaine, en l’absence de toute réflexion, est de 
considérer la diversité des cultures comme le résultat aberrant d’un écart par rapport à une 
norme supposée être objective. […] Alors, se demande Lévi-Strauss, à quoi tient cette forme 
de refus et de rejet à l’égard de la diversité ? […]  
 
L’ethnocentrisme est au groupe ce que l’égocentrisme est à l’individu : la tendance naturelle 
à se considérer comme le centre de toutes choses. Pour autant, l’ethnocentrisme ne se 
confond pas avec le racisme ; il en est plutôt le moteur et le vecteur. Tandis que le racisme se 
constitue en un discours rationnel et prétendument scientifique qui entend établir une 
hiérarchie entre les groupes humains (en faisant découler leurs capacités supposées de leurs 
particularités biologiques) et, également, entre les diverses formes culturelles (certaines 
seraient développées, d’autres proches de la nature), l’ethnocentrisme décrit la réaction 
psychologique irréfléchie des individus viscéralement attachés à leur culture. Il n’en demeure 
pas moins que ce préjugé en forme de réflexe identitaire peut conduire au racisme. Le drame 
est que cette tendance au rejet repose sur des fondements psychologiques solides que 
l’éducation ne suffit manifestement pas à abolir. […]  
 
Claude Lévi-Strauss s’attache à décrire précisément ce mécanisme de rejet en miroir. D’un 
côté, donc, la prétention d’un groupe à constituer la totalité de l’humanité ; de l’autre, la 
fréquente dénégation du culturel par le naturel. Et Claude Lévi-Strauss de résumer son propos 
en une formule cinglante : « Le barbare, c’est d’abord l’homme qui croit à la barbarie ».  […]  
 
Comment penser l’unité du genre humain par-delà la diversité des ethnies et des 
cultures ? Car en première instance, la conscience perçoit d’abord des différences entre les 
groupes humains, tant sur le plan biologique que sur le plan culturel. Dans les faits, on trouve 
des réalités biologiques (les différentes ethnies) ainsi que des productions matérielles et 
immatérielles (les différentes cultures). Or, derrière la multitude et la diversité des 
apparences, il convient d’identifier les caractéristiques communes partagées par tous les êtres 
humains. C’est précisément en cela que consiste le travail du concept. Tant que ce travail 
philosophique et scientifique n’est pas effectué, la notion même d’humanité englobant tous 
les êtres humains est difficile à concevoir. L’ethnocentrisme correspond à une attitude naïve, 
à un préjugé qui fait obstacle à l’entente entre les peuples, à la tolérance, au respect de la 
dignité de la personne. Différents de par notre identité culturelle, de par nos manières de vivre 
et de croire, mais tous « égaux en droits et en dignité ». […] Enseigner la voie de la tolérance 
et du respect, c’est aider à accepter tout ce qui nous sépare et à préserver tout ce qui nous 
unit : humains, parce que nés de parents humains ; humains encore, parce que doués de 
pensée, de désir et de liberté. 

http://iphilo.fr/author/daniel-guillon-legeay/
http://iphilo.fr/category/classiques-iphilo/

